**МИНИСТЕРСТВО КУЛЬТУРЫ РОССИЙСКОЙ ФЕДЕРАЦИИ**

ФЕДЕРАЛЬНОЕ ГОСУДАРСТВЕННОЕ ОБРАЗОВАТЕЛЬНОЕ УЧРЕЖДЕНИЕ ВЫСШЕГО ОБРАЗОВАНИЯ
**«САНКТ-ПЕТЕРБУРГСКИЙ ГОСУДАРСТВЕННЫЙ
ИНСТИТУТ КИНО И ТЕЛЕВИДЕНИЯ»**

Кафедра проектной деятельности в кинематографии и телевидении

**Реферат**

**по дисциплине: «Философия»**

**Тема: «Раннехристианские христологические ереси в контексте противостояния александрийской и антиохийской богословских школ»**

|  |  |
| --- | --- |
| **Выполнил:**Крылов П.А.Студент 2 курса731 ФМТиФНаправление подготовкиРадиотехникаКафедра АВСиТ |  |

|  |  |
| --- | --- |
| Дата сдачи:\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_ | Оценка:\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_ |

Санкт-Петербург
2018

Оглавление

[Введение 3](#_Toc535983370)

[Концепция Пентархии 4](#_Toc535983371)

[Александрийская философская и богословская школа 6](#_Toc535983372)

[1. Аполлинаризм. 8](#_Toc535983373)

[2. Миафизитство. 9](#_Toc535983374)

[3. Монофизитство. 10](#_Toc535983375)

[Антиохийская богословская школа 11](#_Toc535983376)

[1. Арианство. 12](#_Toc535983377)

[2. Несторианство. 13](#_Toc535983378)

[Список использованных источников 14](#_Toc535983379)

# Введение

Христология — учение об Иисусе Христе, раздел христианского богословия, освещающий вопросы воплощения Бога Сына (второго Лица Святой Троицы), сочетания во Христе божественной и человеческой природы, а также вопросы, связанные с жизнью Богочеловека.

Споры о личности и природе Иисуса Христа начались ещё при его земной жизни. Как ближайшие его последователи (апостолы), так и ожесточённые его ненавистники, не могли до конца понять «кто Сей?», какой властью Он творит, куда Он идёт, и какую Чашу намеревался Он испить.

После сошествия Святого Духа в день Пятидесятницы, апостолы приступили к проповеди не только о Боге-Отце, Боге-Сыне и Святом Духе среди язычников, но и о Христе среди иудеев и тем положили начало христологии, не только как практики, но и как образовательной дисциплины.

# Концепция Пентархии

В Апостольские времена (в основном 1-й век) Христианская Церковь состояла из неограниченного количества местных церквей, которые в первые годы рассматривали первую церковь в Иерусалиме в качестве своего основного центра и точки отсчёта. Но к IV веку сложилась система, в которой епископ столицы каждой гражданской провинции (митрополит) обычно имел определённые права над епископами других городов провинции.

Первый Никейский собор 325 года, шестой канон которого впервые вводит звание «митрополита», санкционировал существующее группирование кафедр по провинциям Римской империи, но также признал, что три кафедры, Александрискую, Антиохийскую и Римскую, как уже имеющие власть над более крупными областями.

Признание этим Собором особых полномочий Рима, Александрии и Антиохии послужили основой теории трёх петровых кафедр: Рим и Антиохия, как утверждается, были основаны святым Петром, а Александрия – его учеником Марком. Позже это было оставлено в силе, особенно в Риме и Александрии, в противовес теории пяти кафедр, составивших Пентархию. В своём седьмом каноне Собор предписывает особое «последование чести», «с сохранением достоинства, присвоенного Митрополии» епископу Иерусалима.

Перенос столицы империи из Рима в Константинополь в 330 году позволил последнему через полвека освободиться от своей церковной зависимости от митрополии Ираклийской, чтобы получить признание как следующей после Рима по значимости кафедры от 1-го Константинопольского Собора.

Таким образом, чуть более чем за сто лет система церковных диоцезов, предусмотренная Первым Никейским собором была преобразована в систему из пяти крупных областей во главе с епископами: Рима, Константинополя, Александрии, Антиохии, и Иерусалима.

Большее значение этих кафедр по отношению к другим было связано с их политической и церковной известностью; все они были расположены в крупных городах и регионах Римской империи и были важными центрами христианской церкви.

Внутренняя борьба среди кафедр, и, в частности, соперничество между Римом (который считал себя исключительным во всей Церкви) и Константинополем (который пришёл к господству над другими Восточными кафедрами и который видел себя равным Риму, рассматривая Рим как «первый среди равных») помешали пентархии стать функционирующей административной реальностью.

В конце концов исламские завоевания Александрии, Иерусалима и Антиохии в VII веке оставили Константинополь практически единственным авторитетом на Востоке, а потом понятие «пентархии» сохранило символическое значение, так что единства в вопросах богословия пяти кафедр так и не было установлено.

# Александрийская философская и богословская школа

Характерно по отношению к александрийской философии то, что в Александрии соприкасались восточная и западная философии и что здесь господствовало стремление к примирению противоречащих друг другу философских систем; вследствие этого александрийские философы, следовавшие этому направлению к собиранию и соединению, и были часто называемы синкретистами. Но на деле это название применимо не ко всем, так как здесь появились и догматики и – в противоположность им – скептики. Более всего известности приобрели александрийские неоплатоники. Соединяя восточную теософию с греческою диалектикой, они воплощали борьбу древней цивилизации с христианством, поэтому их философия оказала некоторое влияние на способ понимания христианства в Египте. Из слияния восточных воззрений с христианскими образовались некоторые течения гностицизма. Не в меньшей степени были проникнуты духом этой философии и самые видные преподаватели возникшего и процветавшего там христианского катехизического училища; поэтому александрийскую церковь и волновали сильнейшие религиозные споры, так как в Александрии встречались самые разнообразные элементы. Это продолжалось до тех пор, пока из их среды не вышел в борьбе против арианства, при помощи Афанасия Великого, принцип неприкосновенности правоверных положений религии.

Огласительное училище в Александрии, которое отстаивало желательность сближения христианского вероучения с эллинской философией, было основано в первой половине II века св. Пантеном, от которого сохранилось только имя. Это было первое в христианском мире высшее учебное заведение, и св. Иероним приписывал его основание самому апостолу Марку.

После Пантена во главе школы стояли выдающиеся философы Климент Александрийский, Ориген, Иракл Александрийский, Дионисий Александрийский, Пётр Александрийский и Дидим Слепой. Среди учеников школы — Афинагор и Григорий Чудотворец. Некоторые взгляды богословов Огласительного училища были восприняты местными епископами последующих поколений — Афанасием Великим и Кириллом Александрийским.

Например, согласно одному из вариантов понимания христологической формулы Кирилл Александрийский аллегорически понимал единую богочеловеческую природу Христа как воплощение Логоса как Богочеловека (сам аллегорический термин «Богочеловек» также введён представителем этой школы Оригеном), имеющего в одной Личности две природы: Божественную и человеческую, не исключающие одна другую.

Христологические течения или ереси, основанные представителями Александрийской богословской школы:

## Аполлинаризм.

Основатель – Аполлинарий Лаодикийский.

Противник – Арий.

Аполлинаризм был предвестником великих христологических споров между Антиохией и Александрией, в к-рых Рим выступал как арбитр. Результатом этих споров стал окончательный раскол христианского мира после Халкидонского собора в 451 г. (монофизитская схизма).

Основное отличие аполлинаризма от позднейшей халкидонской ортодоксии коренится в характерном для платонизма представлении о том, что человек состоит из тела, ощущающей души и разумной души. Аполлинарий сознавал, что если не преуменьшить так или иначе значимость человеческой природы Иисуса, то дуалистические выводы неизбежны. Более того, если признать, что Христос был в полной мере человеком, то необходимо будет признать и наличие у Него человеческой разумной души, которая наделена свободой воли, а где свобода воли – там и грех. Отсюда следует, что Логос мог воспринять лишь тело и тесно связанную с телом ощущающую душу. При этом сам Логос занял в человеческой природе Иисуса место разумной души ("дух", "ум" - nous). Т.о., можно говорить о "единой воплощенной природе Слова". Эта доктрина была развита Аполлинарием в его труде «Доказательство Божьего воплощения», написанном в 376 г. в ответ на осуждение его идей папой.

## Миафизитство.

Основатель – Кирилл Александрийский.

Противники – Несторий,

Миафизитское богословие признаёт Иисуса Христа равно и истинным Богом, и истинным человеком, то есть признаёт две совершённые соединённые природы — божественную и человеческую, но в отличие от диофизитства, видит их в реальном, а не условном единстве. В отличие от монофизитского учения Евтихия, миафизитство не учит о смешении двух природ во Христе или о поглощении одной в другой, но говорит лишь об их нерасторжимом единстве с полным сохранением своих свойств.

Доктрина сформирована в V веке трудами святого Кирилла Александрийского вследствие его богословской полемики против Нестория Константинопольского, согласно Антиохийскому богословию пропо-ведовавшего природное разделение в едином Христе.

Эта доктрина со времён Эфесского собора и поныне исповедуется Древневосточными церквями (Армянской, Сирийской, Коптской, Эфиопской и др.), отвергающими диофизитство Халкидонского собора (две природы, одна ипостась).

## Монофизитство.

Основатель – Евтихий.

Противники – Несторий.

Монофизи́тство, или Евтихианство, — христологическая доктрина, постулирующая наличие только одной, единственной Божественной природы в Иисусе Христе и отвергающая Его подлинное человечество. Приписывается авторству константинопольского архимандрита Евтихия (около 378–454).

Евтихию, как создателю монофизитства, приписывается мысль, что человеческая природа Христа, воспринятая Им от Матери, растворилась в божественной природе как капля мёда в океане и потеряла своё бытие.

История Церкви увязывает начало борьбы с монофизитством с Константинопольским поместным собором 448 года, на котором Евтихий был осужден за отказ исповедовать две природы во Христе. При этом, сам факт проведения этого собора является не столько следствием возникновения новой ереси, сколько следствием не прекратившегося после Третьего Вселенского собора христологического противостояния представителей Антиохийской и Александрийской богословских школ. Во всем том, в чём обвинялся Евтихий со стороны своих оппонентов, а именно — исповедание одной природы при исчезновении человечества Христова в силу его смешения с божеством, обвинялся в своё время и святой Кирилл Александрийский со стороны несториан. Антиохийцам, после осуждения Нестория и победы Кирилла, был необходим реванш, и в лице константинопольского игумена они нашли объект для контрудара.

# Антиохийская богословская школа

Антиохийская школа основана в конце III века и достигла наибольшего расцвета в IV веке. В противоположность идеалистическому и умозрительному пути, которому следовали при изучении писания александрийцы, антиохийцы стояли за непосредственное и трезвое исследование самого текста, придерживались буквального его смысла и отбрасывали все произвольные аллегорические толкования. Из их рядов вышли лучшие историки церкви и ученейшие экзегеты V столетия. В философии они примыкали скорее к Аристотелю, чем к Платону.

В великом споре того времени об отношении божественного и человеческого естеств в лице Спасителя они выступили ярыми противниками александрийцев, которые разрешали его в смысле обоготворения человеческого естества Христа и соединения естеств объясняли понятием полного объединения. Антиохийцы же стояли за строгое различение двух естеств даже по соединении их в одном лице и в Христе видели человека, связанного с Божественным Словом (логос) в одно нераздельное единство, Человека, которого Божественное Слово избрало своим орудием и храмом, но который нравственно развивался путём чисто человеческим, что выразилось в борьбе с искушениями, в Его страданиях, наконец, и смерти. И если некоторые александрийцы пришли к монофизитизму, то антиохийцы допускали в Едином Христе два лица, что отразилось в ереси Нестория.

Учениками антиохийской школы были знаменитые ересиархи Несторий и Феодор Мопсуестийский. Осуждение несторианства с подачи Кирилла Александрийского ознаменовало собой закат антиохийского богословия в самой Антиохии.

Христологические течения или ереси, основанные представителями Антиохийской богословской школы:

## Арианство.

Основатель – Арий.

Противники – Афанасий Великий, Аполлинарий Лаодики́йский,

Евстафий Антиохийский.

Арианство — одно из ранних течений в христианстве в IV—VI веках н. э., утверждавшее начальную тварность Бога-Сына, позднее — неединосущность его с Богом-Отцом. Получило название по имени основоположника учения, александрийского священника Ария, умершего в 336 году.

По приказу Константина I Великого в Никее в 325 году был созван I Вселенский собор, на котором в качестве символа веры (Никейский Символ веры) было принято учение о единосущности Сына Отцу, арианство было осуждено, Арий изгнан, его книги были сожжены.

Впоследствии император Константин поддержал арианство, которое имело сильные позиции среди епископата на Востоке. Арианство стало государственной версией христианства при преемниках Константина Великого до окончания правления Валента II и, затем, государственной религией германских государств (кроме Королевства франков) вплоть до VI века.

## Несторианство.

Основатель – Несторий.

Противники – Кирилл Александрийский, Евтихий.

Учение Нестория есть повторение уроков Феодора Мопсуестийского и Диодора Тарсийского. Это отчётливое не только различение, но и разделение двух природ с двумя ипостасями. Христос есть и «Храм», и «живущий в нём Вседержитель Бог». И в этом же храме обитает и «сопоклоняемый человек вместе с Богом». Но не два Христа или Сына. Таким образом, единство Лица тут не расторгается.

Лишь имя «Христос» обозначает обе природы и лишь к нему можно применять и человеческие, и Божественные действия и признаки. Однако к имени Бог дозволительно только относить действия Божественные. К Христу, как человеку, — только предикаты человеческие. Нельзя сказать: «Предвечный младенец», «Бог питался млеком».

По Несторию, слово Богородица неточно, потому что оно порождает мысль, будто само Божество Христово получило своё начало от Девы Марии. Вместо него Несторий предложил более полное наименование: Христородица.

# Список использованных источников

1. Антиохийская богословская школа и ее представители. Этап становления – – Режим доступа: https://azbyka.ru/otechnik/Aleksandr\_Sagarda/
antiohijskaja-bogoslovskaja-shkola/
2. Аполлинаризм (Apollinarianism) – Режим доступа:
http://www.e-reading.mobi/chapter.php/1019662/94/Elvell\_-\_Teologicheskiy\_enceklopedicheskiy\_slovar.html
3. Аполлинарий Лаодикийский – Режим доступа: https://ru.wikipedia.org/wiki/Аполлинарий\_Лаодикийский
4. Арианство – Режим доступа: https://ru.wikipedia.org/wiki/Арианство
5. Арий – Режим доступа: https://ru.wikipedia.org/wiki/Арий
6. Евтихий (ересиарх) – Режим доступа: https://ru.wikipedia.org/wiki/Евтихий\_(ересиарх)
7. Кирилл Александрийский – Режим доступа: https://ru.wikipedia.org/wiki/Кирилл\_Александрийский
8. Миафизитство – Режим доступа: https://ru.wikipedia.org/wiki/Миафизитство
9. Несторианство – Режим доступа: https://ru.wikipedia.org/wiki/Несторианство
10. Несторий – Режим доступа: https://ru.wikipedia.org/wiki/Несторий
11. Христология – Режим доступа: https://ru.wikipedia.org/wiki/Христология